

## कालिदास के उपास्य अष्टमूर्ति शिव

## डॉ.गोपालकृष्ण शर्मा सहायक प्राध्यापक संस्कृत शास.स्नातकोत्तर महाविद्यालय, महू इन्दौर, मध्यप्रदेश, भारत

## शोध संक्षेप

महाकिव कालिदास के उपास्य तथा आराध्य अष्टमूर्ति शिव का विवेचन प्राचीन काल से लेकर आज तक विभिन्न रूपों में हुआ है। ऋग्वेद से लेकर आधुनिक काल तक भिन्न-भिन्न स्वरूपों में हुआ है परंतु महाकिव के आराध्य अष्टमूर्तियों के विवेचन में वेदांत दर्शन तथा वैदिक संस्कृतिक का प्रभाव स्पष्ट परिलक्षित होता है। यद्यपि कालिदासोत्तरकालीन पुराणों व स्मृति ग्रंथों और शास्त्रों में अष्टमूर्ति के भिन्न-भिन्न प्रकार से वर्णन प्राप्त होते हैं, परंतु महाकिव के अष्टमूर्ति शिव साक्षात् परब्रहम ही प्रतीत होते हैं। प्रस्तुत शोध पत्र में कालिदास के उपास्य अष्टमूर्ति शिव के विविध रूपों पर विचार किया गया है।

## प्रस्तावना

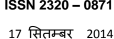
पुरावैदिककाल से लेकर आधुनिक युग तक शिव की आठों मूर्तियों के वर्णन का तुलनात्मक अध्ययन करने से ज्ञात होता है कि कालिदास का अष्टमूर्ति का वर्णन अत्यंत प्राचीन प्रामाणिक तथा वैज्ञानिक है जिसने पंचमहाभूतों के क्रम में भले ही व्यतिक्रम नजर आता है परंतु यजमान तथा सूर्य व चंद्रमा को शिव की मूर्ति कहना वैदिक संस्कृति का परिचायक है। इन अष्टमूर्तियों में संपूर्ण ब्रहम के तथा सृष्टि के दर्शन कालिदास हमें कराते हैं।

पशुपितनाथ की अष्टमूर्ति अलग प्रकार की दार्शनिक संकल्पना है, जो सब प्रकार की गणनाओं से सर्वथा भिन्न है। मंदसौर नगर में अवस्थित पशुपितनाथ महादेव की अष्टमूर्ति के विषय में श्री मनोजकुमार श्रीवास्तव ने डॉ.द्विजेंद्रनाथ शुक्ल को उद्धृत करते हुए लिखा है, "शैव संप्रदाय के अनेक अवांतर भेद हैं। उनकी

दार्शनिक दृष्टि भी भिन्न है, परंतु शैव धर्म के समान्य तीन सिद्धांत हैं जो 'प' कार से प्रारंभ होते हैं पशु, पाश, पित। शिव पुराण में भी अष्टमूर्ति के माहात्म्य का उद्घाटन अनेकशः किया गया है -

देहिनो यस्य कस्यापि क्रियते यदि निग्रह।
अनिष्टमष्टमूर्तस्तत्कृतमेव न संशयः।
अष्टमूर्त्यात्मना विश्वंधिष्ठाय स्थित शिवम।
भजस्व सर्वभावेन रुद्र परमकहाणम।
पाशुपत दर्शन के आठ प्रतिपाद्यों का उल्लेख
मिलता है यथा - लाभ, मल, उपाय, देश, अवस्था,
विशुद्धि, दीक्षा। संभवतः इस कारण भी इसका
नामकरण पशुपति रखा गया है। महाकवि ने
अष्टमूर्ति का वर्णन कहाँ-कहाँ पर अपने ग्रंथों में
किया है। सर्वप्रथम एक संक्षिप्त दृष्टि प्रस्तुत है।
इनमें अभिज्ञान शाकुंतलम का नांदी श्लोक सबसे
श्रेष्ठ उदाहरण है -

या सृष्टिः स्रष्टुराद्या वहति विधिहुत या हविर्या च होत्री।





ये द्वे कालं विधतः श्रुतिविषय गुणा या स्थिता व्याप्य विश्वं।

यामाहुः सर्वबीज प्रकृतिरिति यया प्राणिनः प्राणवंतः।

प्रत्यक्षाभि प्रपन्नस्तन्भिरवत् वस्ताभिरष्टाभिरीषः।1

मालविकाग्निमित्रम् के मंगलाचरण में भी इसी प्रकार अष्टमूर्ति शिव का स्मरण किया गया है। एकेश्वर्य स्थितोअपि प्रणति बह्फले यः स्वयं कृतिवासः।

कांतासम्मिश्र देहोअप्यविषय वः परस्ताद्यतीनाम्।

अष्टाभिर्यस्य विभ्रतो कृत्स्नं जगदपितन्भि नाभिमानः।

सन्मार्गलोकनाय व्यपनयत् तामसी वृत्तिमीषः।

इसी प्रकार क्मार संभव महाकाव्य में भी दो बार अष्टमूर्ति शब्द का प्रयोग ह्आ है:

नन् मूर्तिभिरष्टाभिरित्थमभूतोस्मि सूचितः।2 तत्राग्निमादाय समितम्समिद्ध स्वमेव मृत्तर्यन्तरमष्टमूर्ति

विदितो वो यथा स्वार्थाः न ये काष्चित्प्रवृत्वयः।

स्वयं विधाता तपस फलाना केनापि कामेन तपष्चचार।3

रघ्वंश महाकाव्य में भी अष्टमूर्ति शब्द का प्रयोग महाकवि ने इस प्रकार किया है -

कैलासगौरं वृषमारुरुक्षोः पादार्पणन्ग्रह पादपीठम्। अवेहि माम् किंकरमष्टमूर्तेः क्मभोदर निक्मभमित्रम् ४

विक्रमोर्वशीयम में यद्यपि अष्टमूर्ति का उल्लेख नहीं है परंत् स्थाण् शब्द का प्रयोग कर वेदांत के ब्रहम के रूप में वे शिव को स्मरण करना चाहते हैं:

वेदांतेषु यमाहुकेरपुरुषं व्याप्य स्थित रोदसी यास्मिनीष्वर इत्यनन्यनिषयः शब्दो यथार्थपक्षरः अंतर्यष्च म्म्क्षुभि नियमित प्रणादिभिर्मृग्यते। भक्ति स्थाण् स्थिर योग स्लभो निश्रेयसायास्त् वः।5

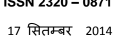
कालिदास द्वारा उल्लेखित सभी पद्यों में वेदांत प्रतिपादित ब्रहम को जनसामान्य के लिए सहज स्लभ बनाने की दृष्टि से ही अष्टमूर्ति के रूप में विवेचन किया है। महाकवि के बाद यह अष्टमूर्ति दार्शनिक संकल्पना की परंपरा अविच्छिन्न प्राप्त होती है। अष्टरुद्रों की परंपरा तथा प्रामाणिकता भी स्वयं सिद्ध है। इसमें शतपथ ब्राहमण (6/1/3/7) वाय् प्राण, स्कंद पुराण, पद्मपुराण, विष्णु पुराण, मार्कण्डेय पुराण, शिव महिम्न स्रोत में भी यही अवधारणा प्रचलित रही है।

भगवान कृष्ण ने भी गीता में कहा है -भूमिरापो नलो वाय् रवं मनो वृद्धिरेव च अहंकार इतीयं में भिन्ना प्रकृतिः अष्टधा।६ यहां अष्टधा प्रकृति में पंचमहाभूतों के अतिरिक्त मन, बुद्धि तथा अहंकार को सम्मिलित किया गया है। इस विषय में विष्ण् प्राण का अभिमत इस प्रकार है - ब्रहमंडप्राण में लगभग यही पद प्राप्त होता है:

सूर्यो जल मही वहिन वायुराकाशमेव च। दीक्षितो ब्राहमणः सोम इत्येता स्तनवः स्मृताः।७ विष्ण् प्राण के अष्टतन् तथा कालिदास के अष्टतन् का साम्य दर्शनीय है। नाट्यशास्त्र के रचियता भरतम्नि ने भी अष्टमूर्ति का वर्णन किया है।

पृथ्वीसलिलनानल पवन यज्ञादियपित सूर्यचंद्र व्योमाख्या अष्टो।

मुनेर्यस्य सुता त्रैलोक्य गुरुं तमचिन्त्यजम्।





भारतीय भाषाओं की अंतर्राष्ट्रीय मासिक शोध पत्रिका

आचार्य भरत भी कालिदास से भिन्न वर्णन नहीं कर रहे हैं।

लिंग प्राण में अष्टमूर्ति का वर्णन इस प्रकार है

भूरापोअग्नि मरुद्व्योम भास्करो दीक्षितः शशि भवस्य मूर्तय/प्रोक्ताः पित्रस्य परमेष्ठितः पंचभूतानि चंद्रकीवात्मेति मुनिप्ंगवः। मूर्तयोऽष्टो शिवस्याह् देवदेवस्य धीमतः। शिवप्राण में:

तस्य शम्भो महेशस्य मूर्त्यष्टकमयं जगत्। तस्मिन व्याप्य स्थित विश्व सूर्ये माणिगणा इव शर्वो भवस्तथा रुद्र उग्रो भीमः पशोपति महादेवो मूर्तयष्याष्ट भूम्यम्भोअग्निमरुदव्योम क्षेत्रज्ञार्क निषाकराः अधिष्ठिताष्च शर्वाद्यैरष्ट रूपै शिवस्य हि। यहां पर कालिदास वर्णित शिव की अष्टमूर्तियों का वर्णन तो किया ही है साथ में शिव की अन्य आठ मूर्तियों से युक्त इस जगत को बताया है। स्मृतिग्रंथों में भी लगभग इसी प्रकार की प्नरुक्ति प्राप्त होती है -

भूमिरापोअनलोवाय्रात्मा व्योम शशि रविः। इत्यष्टो सर्वलोकानां प्रत्यक्षाः शिवमूर्तयः। प्ष्पदंत ने भी शिवमहिम्न स्रोत में शिव की अष्टमूर्तियों को दो बार अलग-अलग प्रकार से वर्णन किया है:

त्वमर्कस्त्वं सोमस्त्वमासि पवनस्त्वं ह्तवह स्त्वमर्कस्त्वं व्योम त्वम्धरणिरात्मा त्वमिति च। परिछिन्नामेवं त्विय परणिता विभ्रत् गिरं न विद्यस्तस्तत्वं वयामिह त् यतत्वं न भवसि।८

भव शर्वो रुद्र पशुपतिरथोग्रसह महान् तथा भीमेशानाविति यदाभिधानाष्टकमिदम्।9 मुधीभिषिक्त गद्यसमाट बाणभट्ट ने भी इन्हीं अष्टमूर्तियों का वर्णन किया है -

पंचब्रहमप्रस्सरां सम्यक् म्द्रान्धविहित परिकरा ध्रवागीति गर्भामवनि पवन गगन दहन तपन त्हिन किरण यजमानमयीमूर्तिः अष्टावपि ध्यायन्तो स्चिरमष्टप्ष्पिकामदात्। हर्षचरितम्

शिव को पशुपति के रूप में याद करना दशपुर जनपद की लोकचेतना का अत्यंत प्रातन तीर्थ को स्मरण करने के समान है। श्री मनोज श्रीवास्तव के अन्सार यह अष्टमूर्ति शिव किस प्रकार राष्ट्रीय और सांस्कृतिक समरसता का प्रतीक है और भारत की विविधता में एकता के दर्शन कराते हैं। उनकी संकल्पना में शिव के आठ मंदिर आठ तत्वों के परिचायक हैं यथा -1 सूर्य मंदिर (कोणार्क), 2 सोमनाथ (चंद्र) 3 नेपाल के पशुपतिनाथ (यजमान), 4 तिरुवण्णमल्लै या अरुणाचल का तेजोल्लिंग, 5 उत्तर अर्काट का काल हस्तीश्वर (वाय्लिंग), 6 शिवकांची का एकाग्रेश्वर क्षितिलिंग, 7 त्रिचनापल्ली जम्म्केश्वर आपलिंग और 8 चिदंबर का लिंग है। शतपथ ब्राहमण में इसी प्रकार अग्नि को अष्टरूपा कहा गया है। (तान्येतानि अष्टो अग्निरूपाणी 6.1.3.1 - 18), आठ रूप वस्ओं का वर्णन सर्वत्र प्राप्त होता है। सांख्यायनसूत्र में भी इस प्रकार वर्णन है ऋग्वेद के 'पशुप' शब्द का भी (1.114.9) तात्पर्य पश्पति ही है।

अष्टतन् -

जल वहिननस्तथा यष्टा, सूर्यचंद्रमसौ तथा। आकाषं वायुरवनी मूर्तयोष्टा पिनाकिनः। इस विषय पर केंद्रित श्री दक्षिणामूर्ति का एक और पद्य भी है

भूरम्भास्यनलोअनिलोम्बरमहर्नाथो हिमांश् प्मान।



इत्याभाति चराचरात्मकमिद यस्यैव मूर्त्यष्टकम्। पंडितराज जगन्नाथ की सौंदर्यलहरी में भी यही भाव प्रकट हो रहा है -

मनस्त्वं व्योमं त्वं मरुदसि मरुत्सारथि रसि। त्वमापस्त्वं भूमिस्त्वार्य परिणतायां नहि परम्। त्वमेव स्वात्मानं परिणमयित् विष्वपुषा चिदानंदाकारं शिवयुवति भावेन विभ्रषे। कालिदास, व्यास व वाल्मीकि की परंपरा के कवि हैं। निगमागम भाषालक्षणज्ञ हैं। इस कारण मेरा मत है कि यहां पर कालिदास ने सग्ण ब्रह्म की उपासना की है। ईश शब्द का प्रयोग सगुण ब्रहम की उपासना के लिए किया गया है, क्योंकि स्त्ति के रूप में सग्ण ब्रहम की उपासना की जाती है। ये अष्टमूर्तियां उसी की परिचायक हैं। वेदांत के ब्रहम को सगुण ब्रहम के रूप में प्रस्तुत किया है - माण्ड्रक्य व तैत्तिरीय उपनिषद के उद्धरण इसमें प्रमाण हैं। अन्यत्र वेदांतेष्.....शब्द का उल्लेख कर भी शिव का स्थाण् रूप में वर्णन है। वह भी ब्रहम की उपासना को ही बताता है। भरतवाक्य में कहा गया 'आत्मभू' शब्द भी आत्म तत्व की चेतना व शक्ति को बताता है। च क्षपयत् नीललोहित पुनर्भवं

कालिदास के अष्टमूर्ति शिव शुद्ध सत्व प्रधान पराशक्ति हैं। वे सृष्टि स्थिति और लय के नियामक हैं। कालिदास का तन् से युक्त ईश्वर श्द्ध सत्वप्रधान है। निर्ग्ण ब्रहम का प्रतिबिम्ब है यह समष्टि। शरीर रूपी ब्रहमाण्ड का अधिपति है। यह समष्टि शरीर ही शाकुंतल का अष्ट तनु है। इसलिए यहां ईश पद का प्रयोग किया गया

परिगतशक्तिरात्मभूः।

है।

आचार्य शेषेन्द्र शर्मा ने षोडषी में यद्यपि इसी प्रकार के विचार व्यक्त किए हैं, परंत् उन्होंने इस पद्य की तांत्रिक व्याख्या प्रस्त्त कर इस पूरे पद्य का अर्थ शक्तिपरक किया है। इस पद्य में प्रयुक्त तन् या ये याम् को स्त्रीलिंग मानकर इसकी शक्तिपरक व्याख्या की है परंत् कालिदास ने शिव को व्यापक अर्थ में ब्रहम के रूप में ही स्वीकार किया है।

शिवमद्वैतं चत्र्थं मन्यते - माण्ड्रक्य उपनिषद। आकाश: सम्भूतः, आकाशादवायः वाय्रग्नि अग्नेरापः, अदभ्य पृथिवी ओषधय -तैत्तिरीय कालिदास के पद्य में यह क्रम नहीं है। जल को प्रथम आद्यसृष्टि मूर्ति मानने के पक्ष में भी अधिक शास्त्र प्रमाण नहीं है। परंत् महत्वपूर्ण यह है कि वेदांतान्सार पंचमहाभूतों को अष्टमूर्ति में सम्मिलित किया गया है।

कालिदास साहित्य đ काव्यशास्त्र विश्वविख्यात विद्वान् आचार्य रेवाप्रसाद द्विवेदी ने न केवल कालिदास ग्रंथावली के म्खपृष्ठ पर अष्टमूर्ति शिव का चित्र प्रकाशित किया है अपित् क्मार सम्भव के आठ सर्गों को भी अष्टमूर्ति शिव के नामकरण के आधार पर ही स्वीकार किया है। कुमार सम्भव के आठवें सर्ग के अंत में उन्होंने लिखा-

अष्टमूर्ति महाकाव्यस्यास्य शोधे ममैष यः। श्रमों रेवाप्रसादस्य प्रीयेतां तेन तौ ग्र। सभी आठ नामों की सार्थकता का प्रतिपादन भी उन्होंने किया है। 1 उमोत्पत्ति नाम - पृथिवी मूर्ति, 2 मदनागमो नाम - जल मूर्ति, 3 मदनदहन र्- अग्निमूर्ति, ४ रतिविलाप - वायुमूर्ति, ५ पार्वती तप फल - आकाशमूर्ति, 6 उमाप्रदानो नाम -चंद्रमूर्ति, ७ उमापरिणय -पार्वतीपरमेश्वर सामरस्य वर्णन - यजमानमूर्ति। संदर्भ ग्रंथ

1 पश्पति, श्री मनोजकुमार श्रीवास्तव

17 सितम्बर 2014

- 2 वैदिक साहित्य एवं संस्कृति, डॉ.बलदेव उपाध्याय
- 3 पुराण विमर्श, डॉ.बलदेव उपाध्याय
- 4 संस्कृत साहित्य का इतिहास, कपिल देव द्विवेदी
- 5 अष्टमूर्ति शिव, श्री मदनलाल जोशी
- 6 षोडषी, श्री शेषेंद्र शर्मा
- 7 अभिज्ञान शाक्ंतलम, कपिल देव द्विवेदी
- 8 अभिज्ञान शाकुंतलम, बाबूराम त्रिपाठी
- 9 अभिज्ञान शाकुंतलम, श्री नवलिकशोरकर